
AGU International Journal of Sciences – 2025, Vol. 35 (2), 32 – 38 

 
32 

 

VĂN HOÁ KHMER NAM BỘ ĐỐI VỚI SỰ PHÁT TRIỂN CỦA ĐẤT NƯỚC 

Đỗ Thanh Nhàn1, Đỗ Ngọc Qui1 

1Trường Chính trị Tôn Đức Thắng 

Thông tin chung: 

Ngày nhận bài: 08/06/2025 

Ngày nhận kết quả bình duyệt: 

14/09/2025 

Ngày chấp nhận đăng:  

11/2025 

 

Title: Southern Khmer culture 

for the development of the 

country 

Keywords: 

Khmer culture, the country of 

development 

Từ khóa:  

Văn hóa Khmer, phát triển đất 

nước 

ABSTRACT 

The Khmer people were present early in the Southern Region and have 

inherited the achievements of Angkor culture, the rice civilization as well as 

the customary activities of groups of migrants from Kinh, Hoa, and Cham 

ethnicties to create a Khmer culture with its own characteristics, yet still 

ensuring a harmonious element in the Vietnamese ethnic communities. In 

the process of building and developing the country, Khmer culture has had 

an important contribution and needs to be preserved and promoted in order 

to reduce the "invasion" of other cultures, preserve the original elements, 

which helps preserve the richness and diversity in Vietnamese culture. 

TÓM TẮT 

Người dân tộc Khmer có mặt sớm ở vùng đất Nam Bộ và đã kế thừa những 

thành tựu của nền văn hóa Ăngco, nền văn minh lúa nước cũng như những 

tập tục sinh hoạt của những nhóm lưu dân người Kinh, người Hoa, người 

Chăm để tạo nên nền văn hóa Khmer với những nét đặc sắc riêng nhưng 

vẫn đảm bảo yếu tố hài hòa trong cộng đồng các dân tộc Việt Nam. Trong 

quá trình xây dựng và phát triển đất nước, văn hóa Khmer có những đóng 

góp quan trọng và cần được gìn giữ và phát huy nhằm chống sự “xâm 

thực” của các nền văn hóa khác, bảo toàn nguyên vẹn yếu tố gốc có như vậy 

mới thấy được sự phong phú đa dạng trong nền văn hóa Việt Nam. 

1. VĂN HÓA KHMER - VĂN HOÁ MANG 

ĐẬM MÀU SẮC TÔN GIÁO 

1Trong các trường văn hóa của đồng bào Khmer 

Nam bộ thì văn hóa tôn giáo nổi lên như một sự 

tự nhiên vốn có, mặc dù văn hóa tôn giáo đến 

với đồng bào Khmer Nam bộ không phải là 

sớm nhất. Không phải “người Khmer thích gọi 

 

 

1  

tín ngưỡng Phật giáo Theravada”, mà thật sự tín 

ngưỡng Phật giáo của họ là tín ngưỡng Phật 

giáo Theravada. Đồng bào Khmer Nam bộ nói 

chung sử dụng đạo Phật như một tôn giáo của 

dân tộc mình, các giá trị của tôn giáo đó dần 

chuyển  thành tín  ngưỡng của dân tộc (ở đây ta  

tạm gọi là tín  ngưỡng Phật giáo). Theravada là 

 

 

 Kể từ ngày 01/7/2025, đơn vị hành chính đã được điều chỉnh theo quy định mới. Các tên gọi cũ trong bài được giữ 

nguyên theo dữ liệu và thời điểm nghiên cứu 



AGU International Journal of Sciences – 2025, Vol. 35 (2), 32 – 38 

 
33 

một bộ học thuyết được các bậc Trưởng lão 

(Trưởng lão bộ) kiết tập lần thứ nhất sau khi 

đức Phật niết bàn. Trưởng lão bộ là tập hợp tất 

cả các bài thuyết giảng của đức Phật, những 

người thực hành theo bộ này ta thường gọi là 

Phật giáo nguyên thủy (hay tiểu thừa). Bộ kinh 

này sau khi kiết tập đã nhanh chóng lan truyền 

đến cư dân trong tiểu vùng Đông Nam Á qua 

đường biển từ phía Nam. Do đó ta thường gọi 

tôn giáo của người Khmer là Phái Nam tông, 

Đạo Phật nguyên thủy, Phái Tiểu thừa hay Phật 

giáo Nam tông Khmer Nam bộ. (Huỳnh Thanh 

Quang, 2011) 

Do mang trong mình tính ngưỡng Phật giáo nên 

các tín ngưỡng của đồng bào dân tộc Khmer 

cũng gắn chặt với tôn giáo. Ngôi chùa của 

người Khmer là một giá trị văn hóa vật thể đặc 

biệt. Đó là nơi tập hợp cư dân trong vùng, là 

nơi diển ra hầu hết các lễ hội cộng đồng. Các lễ 

hội tôn giáo này vẩn còn được đồng bào Khmer 

gìn giữ và thực hành như lễ ban hành giáo lý 

(Bon meakh bâuchea), lễ Phật đản (bon pisakh 

bâuchea), lễ nhập hạ (bon chaul vâssa), lễ xuất 

hạ (bon chênh vâssa), lễ xuất trần (bon asoch 

bâuchea), lễ dân áo cà sa (hay lễ dân y - kathin 

năh tean), lễ an vị tượng Phật (bon putthea 

phisik), lễ kết giới (khánh thành chính điện – 

bon bânchoh seima), lễ kết giới tạm (bon 

bânchoh kôl), lễ hội linh (bon pchum bôn), lễ 

câu siêu (bon băng skâul), lễ đại cầu siêu 

(chhak môha băng châul), lễ ngàn núi (bon 

phoum pon), lễ đi tu (bon bâm bous)….(Huỳnh 

Thanh Quang, 2011; Thái Văn Chải, 1997). Tất 

cả những lễ hội đó tuy rằng chỉ là lễ hộ của tôn 

giáo nhưng vào những ngày này hầu hết những 

bà con người Khmer điều tham gia như thực 

hiện trách nhiệm của mình với cộng đồng. 

Họ cùng với nhau, người có công người có của 

“hùn nhau làm phước”, như cách nói của người 

dân Khmer. Những lễ hội đó đã được đồng bào 

Khmer gìn giữ và duy trì thực hành từ bao đời 

nay. Tôn giáo chuyển dần sang tín ngưỡng 

những tưởng sẽ làm mất đi giá trị vốn có của 

văn hóa tôn giáo. Nhưng dân tộc Khmer đã gìn 

giữ nó một cách trọn vẹn thực hành một cách 

rốt ráo không xề xòa, qua loa. Tạo nên sắc màu 

riêng biệt trong các lễ hội tôn giáo so với một 

số dân tộc khác. 

Giá trị văn hóa tôn giáo, tín ngưỡng của dân tộc 

Khmer còn biểu hiện rõ ở vị trí nhà Sư. Sư cả 

của một ngôi chùa là trung tâm đoàn kết của cả 

phum, sóc. Ngày trước, khi hệ thống pháp luật 

vẫn còn hạn chế thì Sư cả có vị trí như một 

“quan tòa”. Ngôi chùa và nhà Sư của người 

Khmer là người nắm giữ, lưu giữ hầu hết những 

giá trị văn hóa. Những lễ hội lớn của cộng 

đồng, không nhất thiết phải là lễ hội tôn giáo thì 

nhà Sư vẫn có một vị trí nhất định. Trong một 

cuộc lễ hội nào đó (ví như Lễ hội đua ghe ngo) 

thì nhà Sư là người quyết định mọi việc, từ việc 

tuyển chọn, phân công người tham gia lễ hội, 

đến việc hạ thủy ghe ngo, ngày giờ tập 

luyện…(Huỳnh Thanh Quang, 2011; Nguyễn 

Mạnh Cường, 2002) 

Vị trí của nhà sư luôn ở vị trí trang trọng nhất 

trong các lễ hội nên con trai trong các gia đình 

Khmer đến 12 tuổi thường được đưa vào chùa 

đi tu. Đi tu không phải là nhu cầu, mục đích cá 

nhân, mà là một tập tục, một sắc thái của người 

dân Khmer, việc đi tu này là hoàn toàn tự 

nguyện, có người tu 3 ngày, có người tu 3 năm 

hay lâu hơn. Đi tu với người Khmer là để thành 

người, để xã hội nhìn nhận như một người có 

đầy đủ tư cách về đạo đức (trả ơn cha mẹ) và 

văn hóa (học tập văn chương, ngôn ngữ, phong 

tục…). 

2. VĂN HÓA KHMER - BIỂU TRƯNG GIÁ 

TRỊ VĂN HOÁ DÂN GIAN 

Tín ngưỡng Tô tem của người Khmer Nam bộ 

cũng khắc rõ hình tượng, hoàn cảnh sống của 

một tộc người trên vùng đồng bằng trũng nước. 

Do đó không phải ngẫu nhiên hình tượng con 

rắn Naga được người Khmer chọn làm hình 

tượng chạm trổ trên các xà nhà, đầu cột, trên 



AGU International Journal of Sciences – 2025, Vol. 35 (2), 32 – 38 

 
34 

các vật dụng thờ cúng, trang trí trong nhà. Đặc 

biệt rắn thần Naga còn được xem là tổ tiên của 

dân tộc Khmer qua truyền thuyết về sự phối 

ngẫu giữa Preak Thôn, con trai thần Mặt trời và 

nàng Neak, con gái vua rắn Naga. Nhận thức 

được giá trị văn hóa của tín ngưỡng này nên 

hầu hết người dân Khmer không di cư, di canh, 

mà luôn “bám trụ” với vùng sông nước Nam bộ 

này, nơi đã sinh ra tổ tiên của mình. Dùng sức 

dẻo dai của loài rắn nước Naga mà sinh sống và 

phát triển trên vùng nê địa đầm lầy Nam bộ. 

nhân đó cũng sản sinh ra nhiều lễ hội mang 

màu sắc của nền văn minh lúa nước như cúng 

trăng, đua ghe ngo, đua bò… 

Từ khi được sinh ra đời đến khi trở lại với tổ 

tiên, người Khmer Nam bộ cũng như các tộc 

người khác luôn có nhiều lễ hội ghi dấu sự có 

mặt của mình trên thế gian này và sự hàm ơn 

đối với các thế lực siêu nhiên. Những lễ hội đó 

phần nào phản ánh được sắc màu văn hóa mang 

dấu ấn dân tộc tính của họ, đới với người 

Khmer đó là: lễ cắt tóc trả ơn mụ (pithi kat sâk 

bâng kâk chmâp), lễ giáp tuổi (pithi kat chup), 

lễ lên nhà mới (pithi lơng phteah thmây), lễ 

cúng ông tà (pithi đâun lơng neaka), lễ xúc hồn 

(pithi chênh chât prô lưng), lễ nhập thần (pithi 

đâun lơng arăk), lễ cúng sân lúa (pithi sên lean), 

lễ cúng tổ (pithi thvay kru), lễ chúc thọ (bon 

châmrơnpreah chôn), lễ cầu an (pithi kâm san 

srol), lễ dâng phước (bonđa), lễ giỗ (bon khnop 

100 thngai - giỗ 100 ngày, bon khnop chnăm – 

giỗ năm/hằng năm), lễ dâng bông (bon khkar), 

lễ khánh thành (bon sâm pith) (Huỳnh Ngọc 

Trảng, Văn Xuân Chí, Hoàng Túc, Đặng Vũ 

Thị Thảo, và Phan Thị Yến Tuyết, 1987)… 

những lễ hội đó được thực hiện tại nhà một gia 

chủ nào đó nhưng không vì thế mà có thể bỏ 

qua những tiết lễ. 

Nói đến lễ hội dân gian của đồng bào Khmer 

Nam bộ có thể nhắc ngay đến lễ hội đua bò của 

vùng Bảy núi - An Giang và lễ hội đua ghe ngo 

ở Sóc Trăng. Đây là hai lễ hội mang tính đặc 

thù chuyên biệt của người Khmer Nam bộ. Một 

lễ hội mang tính hàm ơn đối với thời tiết thiên 

nhiên, vật nuôi trong việc canh tác nông nghiệp 

góp phần cho mùa vụ bội thu tạo nên sức sống, 

sự phát triển trong đời sống của người nông dân 

Nam bộ; một lễ hội mang tính gợi nhớ tới quá 

trình khai phá vùng đất hoang vu, quá trình đấu 

tranh giữa các thế lực để bảo vệ cương thổ. 

Những giá trị đó nhất định không thể bị mai 

một được. 

Bên cạnh những giá trị văn hóa của lễ hội dân 

gian như trên thì những giá trị văn hóa của các 

loại hình nghệ thuật đang được bà con người 

Khmer gìn giữ cũng là giá trị không thể bỏ qua. 

Nghệ thuật múa dân gian Lâm thôn từ lâu đã là 

nguồn cảm hứng của biết bao nhà văn, nhà thơ, 

nhạc sĩ sáng tác nên nhưng ca khúc ru ngọt lòng 

người. Nghệ thuật múa trống sadâm, nghệ thuật 

múa cổ rôbăm, nghệ thuật hát aday, nghệ thuật 

tuồng cổ dìkê, dùkê… tất cả đều có giá trị văn 

hóa riêng biệt cần phải kiểm kê một cách kỷ 

lưỡng nhằm gìn giữ và lưu truyền cho hậu thế. 

Không chỉ có vậy, giá trị văn hóa truyền thống 

mang đậm bản sắc của dân tộc Khmer trên vùng 

đất này còn có những ngành nghề nông nghiệp 

truyền thống như làm lúa nước, làm khô, chế 

biến thức ăn…, đặc biệt món mắm pàhoóc và 

cốm dẹp nổi tiếng thơm ngon, là đặc sản mang 

dân tộc tính rõ rệt của người dân Khmer Nam 

bộ. Bên cạnh đó là những vật dụng sinh hoạt 

hằng ngày, vật dụng bắt cá,…do người Khmer 

chế tác ra cũng có phần khác biệt với nhiều dân 

tộc khác. Bên cạnh văn hóa lễ hội truyền thống, 

văn hóa nghệ thuật thì văn hóa ẩm thực và 

ngành nghề truyền thống có giá trị đặc biệt 

quan trọng cần phải ra sức kiểm kê và gìn giữ 

cẩn thận. Đó là cách ứng xử khoa học và văn 

minh đối với các giá trị văn hóa. 

  



AGU International Journal of Sciences – 2025, Vol. 35 (2), 32 – 38 

 
35 

3. NHỮNG ĐÓNG GÓP CỦA VĂN HOÁ 

KHMER ĐỐI VỚI VỚI SỰ PHÁT 

TRIỂN CỦA ĐẤT NƯỚC.  

Một là, văn hóa Khmer có nhiều đóng góp 

trong sự nghiệp đấu tranh giải phóng dân tộc, 

xây dựng và bảo vệ Tổ quốc Việt Nam xã hội 

chủ nghĩa 

Trong tiến trình phát triển của lịch sử dân tộc, 

đồng bào các dân tộc nói chung và đồng bào 

dân tộc Khmer nói riêng giàu truyền thống đoàn 

kết, yêu nước, yêu lao động, sống nhân nghĩa, 

vượt qua muôn ngàn thử thách của điều kiện tự 

nhiên và xã hội để tồn tại và phát triển. Trước 

khi có Đảng, thực dân Pháp đã thực hiện chính 

sách “chia để trị” gây nên những hậu quả 

nghiêm trọng trong quan hệ giữa các dân tộc 

anh em. Từ ngày có Đảng lãnh đạo, người 

Khmer ở Nam Bộ tự giác đấu tranh, tình đoàn 

kết các dân tộc Kinh, Khmer và Hoa được củng 

cố, tăng cường. Tổ chức Đảng đã tập trung xây 

dựng, củng cố khối đoàn kết các dân tộc, lãnh 

đạo quần chúng đấu tranh chống âm mưu thống 

trị và khai thác thuộc địa của thực dân Pháp; 

vận động đồng bào Khmer tích cực tham gia 

vào “Hội tương tế ái hữu” “Nông hội đỏ”, “Cứu 

tế đỏ”, “Hội ủng hộ Issarăk”, “Hội Cao Miên tự 

do”, “Ban Sãi vận”… giác ngộ đồng bào Khmer 

đấu tranh giành độc lập dân tộc; tiêu biểu là 

cuộc đấu tranh của người Khmer ở Rạch Giá do 

Mai Văn Dung chỉ huy, đã tổ chức phục kích, 

cắt đường giao thông, tiêu diệt các phương tiện 

của thực dân Pháp, làm chủ được nhiều vùng 

rộng lớn (Huỳnh Ngọc Trảng & cs., 1987). Qua 

các phong trào đấu tranh dưới sự lãnh đạo của 

Đảng, đồng bào Khmer ngày càng nhận thức rõ 

hơn khả năng và sức mạnh to lớn của chính 

cộng đồng của mình, tin tưởng vào sự nghiệp 

đấu tranh cách mạng, chống chế độ thuộc địa, 

phong kiến, chống phát xít, đòi quyền tự do, 

dân chủ của nhân dân. Nhiều thanh niên, trí 

thức Khmer Nam Bộ đã giác ngộ lý tưởng cách 

mạng của Đảng tích cực tuyên truyền, vận động 

đồng bào Khmer tham gia Tổng khởi nghĩa 

giành chính quyền, góp phần làm nên thắng lợi 

của Cách mạng Tháng 8 năm 1945.  

Sau năm 1945, thực dân Pháp trở lại xâm lược 

Nam Bộ, cuộc kháng chiến toàn diện chống 

thực dân Pháp đã thu hút được đông đảo đồng 

bào Khmer tham gia, nhiều căn cứ kháng chiến 

của lực lượng yêu nước vùng Tây Nam Bộ đã 

được xây dựng và phát triển trong vùng đồng 

bào Khmer tạo tiền đề quan trọng trong công 

cuộc đấu tranh chống thực dân Pháp và đế quốc 

Mỹ, như: Căn cứ Trà Cú - Trà Vinh; Mỹ 

Xuyên, Long Phú, Vĩnh Châu - Sóc Trăng; U 

Minh, Vĩnh Lợi, Ngọc Hiển, Trần Văn Thời - 

Cà Mau…(Huỳnh Ngọc Trảng & cs.,1987) 

Trong cuộc kháng chiến chống Mỹ cứu nước, 

dưới sự lãnh đạo của Đảng, đồng bào Khmer 

Nam Bộ đã tích cực tham gia Mặt trận Dân tộc 

Giải phóng miền Nam Việt Nam. Dưới ngọn cờ 

chính nghĩa, đoàn kết chiến đấu của Mặt trận, 

lực lượng cách mạng trong vùng dân tộc Khmer 

phát triển nhanh chóng thu hút đông đảo sư sãi 

và đồng bào Khmer tham gia vào các tổ chức 

cách mạng, như: Ban Khmer vận khu Tây Nam 

Bộ, Ban Khmer vận các tỉnh, huyện, xã và phát 

triển cơ sở cách mạng trong giới sư sãi. Nhiều 

vị sư sãi Khmer đã hoàn tục trực tiếp cầm súng 

tham gia kháng chiến; nhiều phong trào đấu 

tranh, biểu tình công khai của đồng bào và sư 

sãi Khmer chống chính quyền tay sai của Mỹ - 

Ngụy, như: Chống dồn dân, chống bắn phá 

chùa chiền, chống lấy chùa làm đồn bót, chống 

đàn áp đã diễn ra khắp nơi ở Nam Bộ. Tiêu biểu 

là cuộc đấu tranh của hơn hai vạn đồng bào dân 

tộc Khmer ở Trà Vinh năm 1967; cuộc đấu 

tranh của hơn hai trăm sư sãi ở Rạch Sỏi (Kiên 

Giang); cuộc đấu tranh của bốn vạn người 

Khmer ở Trà Cú (Cửu Long) đã biểu thị tinh 

thần đấu tranh bất khuất của đồng bào Khmer 

Nam Bộ trong cuộc kháng chiến chống Mỹ cứu 

nước. (Huỳnh Ngọc Trảng & cs., 1987) 



AGU International Journal of Sciences – 2025, Vol. 35 (2), 32 – 38 

 
36 

Trong 2 cuộc kháng chiến chống thực dân Pháp 

và chống đế quốc Mỹ, nhiều ngôi chùa của bà 

con Khmer đã trở thành cơ sở cách mạng. Tỉnh 

Bạc Liêu có chùa Kosthum, xã Ninh Thạnh Lợi, 

chùa Đìa Chuối, xã Vĩnh Bình, chùa Dì Quán, 

xã Ninh Quới; tỉnh Hậu Giang có chùa Bôrây 

Sêrây Chum xã Xà Phiên; tỉnh Trà Vinh có 

chùa Phnô Om Pung…  

Bảng 1. Số chùa chiền là cơ sở cách mạng ở vùng 

STT Tỉnh (Địa phương) Số lượng chùa 

1.  Sóc Trăng 39 

2.  Trầ Vinh 54 

3.  Cần Thơ 6 

4.  Vĩnh Long  6 

5.  Cà Mau 6 

 

Những năm qua, Ban trị sự Giáo hội Phật giáo 

tỉnh Trà Vinh nói chung và Hội đoàn kết sư sãi 

yêu nước tỉnh Trà Vinh nói riêng đã có nhiều 

hoạt động góp phần vào phong trào thi đua yêu 

nước của tỉnh. 

Hội đoàn kết sư sãi yêu nước tỉnh Trà Vinh đã 

tích cực động viên, khích lệ sư sãi, tín đồ tham 

gia vào các hoạt động đạo đời hài hoà; tuyên 

truyền, vận động các chư tăng, phật tử, thế hệ 

trẻ nâng cao trình độ học vấn, duy trì tiếng 

Khmer; tuyên truyền các chủ trương của Đảng, 

chính sách pháp luật của Nhà nước, các cuộc 

vận động, phong trào do Mặt trận phát động 

theo hướng đồng lòng, từ đó phát huy vai trò 

của Hội trong củng cố khối đại đoàn kết toàn 

dân tộc. Trong cuộc đấu tranh giải phóng dân 

tộc, thống nhất đất nước đã có nhiều sư sãi và 

đồng bào dân tộc Khmer đã dũng cảm hy sinh 

cho sự nghiệp cách mạng, như: Hòa thượng 

Hữu Nhem, Thạch Thị Thanh, Neang Ghét, 

Danh Thị Tươi, Thạch Ngọc Biên, Kdam; nhiều 

chiến sỹ là người dân tộc Khmer đã được phong 

tặng danh hiệu Anh hùng, như: Kiên Thị Nhẫn, 

Lâm Sắc, Sơn Ton, Lâm Tương, Châu Pút; 

nhiều sư sãi đã giữ cương vị cao trong Mặt trận 

Dân tộc Giải phóng miền Nam Việt Nam, như: 

Hòa thượng Sơn Vọng, nguyên Phó Chủ tịch 

Ủy ban Trung ương Mặt trận Giải phóng miền 

Nam Việt Nam, nguyên Phó chủ tịch Ủy ban 

Bảo vệ hòa bình thế giới của Mặt trận Giải 

phóng miền Nam Việt Nam; Hòa thượng Thạch 

Sơn, nguyên Hội trưởng Hội đồng sư sãi yêu 

nước khu vực Tây Nam Bộ; Hòa thượng Lui Sa 

Rat; nguyên Chủ tịch Mặt trận Giải phóng tỉnh 

Trà Vinh… Đảng đã giác ngộ, dìu dắt nhiều 

người con ưu tú của dân tộc Khmer tham gia 

cách mạng, trở thành đảng viên và nắm giữ các 

chức vụ quan trọng của Đảng, Nhà nước, như: 

Ông Sơn Thông, nguyên Khu ủy viên khu Tây 

Nam Bộ, ông Lâm Phái, nguyên Phó Trưởng 

ban Dân tộc Trung ương, ông Trịnh Thới Cang, 

nguyên Khu ủy viên khu Tây Nam Bộ; ông 

Thạch Sên, nguyên Phó Bí thư Tỉnh ủy Sóc 

Trăng; ông Huỳnh Cương, nguyên Ủy viên Ủy 

ban Trung ương Mặt trận Giải phóng miền Nam 

Việt Nam, nguyên Cố vấn Chính phủ Cách 

mạng lâm thời Cộng hòa miền Nam Việt Nam, 

nguyên Ủy viên Ban Chấp hành Trung ương 

Đảng Cộng sản Việt Nam khóa VII…  

Hầu hết các tỉnh thuộc Tây Nam Bộ đều có    

mẹ Việt Nam Anh hùng là người Khmer như    

bảng 2. 



AGU International Journal of Sciences – 2025, Vol. 35 (2), 32 – 38 

 37 

Bảng 2. Số lượng mẹ Việt Nam anh hùng là người Khmer 

STT Tỉnh (Địa phương) Số lượng mẹ VN anh hùng là người Khmer 

1.  Sóc Trăng 24 

2.  Trà Vinh 42 

3.  Vĩnh Long 8 

4.  Kiên Giang  7 

5.  Bạc Liêu 3 

6.  Cà mau 3 

7.  Cần Thơ 2 

 

Bên cạnh đó, đã có nhiều sư sãi và trí thức 

Khmer đã bị địch bắt, tù đày ở Côn Đảo, như: 

Hòa thượng Tăng Hô, Lui Sa Rat, các ông Sơn 

Phi, Thạch Chơi, Thạch Hoa…(Vũ Minh 

Giang, 2008) 

Từ sau giải phóng miền Nam, thống nhất đất 

nước đến nay, thực hiện chính sách dân tộc 

“Bình đẳng, đoàn kết, tôn trọng, giúp nhau cùng 

tiến bộ”, Đảng, Nhà nước đã ban hành nhiều 

chủ trương, chính sách nhằm phát triển vùng 

đồng bào Khmer. Chỉ thị số 117-CT/TW ngày 

29/9/1981 về công tác đối với đồng bào Khmer; 

Chỉ thị số 68 về công tác ở vùng đồng bào dân 

tộc Khmer; Chỉ thị 122 của Thủ tướng Chính 

phủ về công tác đối với đồng bào Khmer; Kết 

luận số 28-KL/TW, ngày 14/8/2013 của Bộ 

Chính trị về “Phương hướng, nhiệm vụ, giải 

pháp phát triển kinh tế - xã hội và đảm bảo an 

ninh, quốc phòng vùng Đồng bằng sông Cửu 

Long đến năm 2020” và mới đây Ban Bí thư 

Trung ương Đảng đã ban hành Chỉ thị số 19-

CT/TW ngày 10/1/2018 “Về tăng cường công 

tác ở vùng đồng bào dân tộc Khmer trong tình 

hình mới”. Thực hiện các chủ trương, đường 

lối, chính sách của Đảng, Nhà nước, các địa 

phương trong vùng đã triển khai thực hiện, 

được sự tham gia hưởng ứng tích cực của các vị 

sư sãi và đồng bào Khmer.  

Hai là, văn hóa Khmer Nam Bộ góp phần làm 

phong phú, đa dạng văn hóa Việt Nam 

Nam bộ là vùng đất cư trú lâu đời của người 

Việt, người Hoa, người Khmer và người 

Chăm… nhưng những năm gần đây đã có nhiều 

tộc người từ phía Bắc di cư đến làm ăn, sinh 

sống. Đối với người Khmer, là cộng đồng 

người có mặt sớm tại nơi đây, có nhiều đặc 

trưng văn hoá tiêu biểu và thường gắn chặt với 

các chùa Khmer. Người Khmer ở Nam bộ sớm 

hình thành các phum sóc trên các giồng đất cao, 

gò phù sa cổ, có nguồn nước ngọt, khí hậu 

thoáng mát nên ít bị ngập nước khi vào mùa lũ. 

Họ chủ yếu là những cư dân nông nghiệp, hoạt 

động kinh tế bằng nghề trồng lúa nước và các 

loại hoa màu. Người Khmer có nền văn hóa 

truyền thống độc đáo và phong phú; có số đông 

là tín đồ của Phật giáo Theravada thuộc phái 

Nam Tông nên những sinh hoạt tôn giáo, 

nguyên tắc tu hành khác nhiều so với Phật giáo 

Bắc Tông của người Việt và người Hoa. Mỗi 

người Khmer hầu như vừa là thành viên của tộc 

người mình đồng thời cũng là những tín đồ của 

Phật giáo Theravada. Các chùa Phật giáo 

Theravada gắn liền với nơi cư trú của người 

Khmer ở các phum sóc, là nơi không chỉ để 

sinh hoạt tôn giáo mà còn là trung tâm sinh hoạt 

văn hóa, giáo dục, xã hội của cộng đồng người 

Khmer. Nhiều lớp học văn hóa, học ngôn ngữ 

Khmer cũng được tổ chức tại chùa. Vì vậy, các 

sư sãi có một vị trí nhất định trong văn hóa và 

xã hội của cộng đồng người Khmer. 



AGU International Journal of Sciences – 2025, Vol. 35 (2), 32 – 38 

 38 

Người Khmer ở Nam bộ có một nền văn hóa 

đặc sắc, tập quán đa dạng, lễ hội phong phú, có 

ngôn ngữ chữ viết phát triển lâu đời. Ngoài 

những sinh hoạt có tính tôn giáo, tín ngưỡng 

người Khmer Nam bộ còn có những sinh hoạt 

văn học nghệ thuật rất đa dạng. Nền văn học 

dân gian của người Khmer là một kho tàng lớn 

bao gồm nhiều truyện cổ tích, thần thoại, ngụ 

ngôn, truyện cười, ca dao, tục ngữ, nói lái, câu 

đố… Vì vậy, văn học dân gian của người 

Khmer kết hợp với các tộc người khác ở Nam 

bộ đã làm cho vốn văn hóa dân gian nói riêng, 

văn hoá của vùng trở nên phong phú và đặc sắc 

Trong quá trình hình thành và phát triển, người 

Khmer cũng như các tộc người khác ở Nam bộ 

không ngừng mở rộng giao lưu và tiếp biến văn 

hoá với bên ngoài cũng như giữa họ với nhau. 

Vì vậy, đã làm cho phong tục tập quán truyền 

thống của người Khmer và các tộc người khác 

có những thay đổi theo chiều hướng ngày càng 

gần nhau. Quá trình đó có những nét văn hóa 

được bảo tồn, phát triển, có mặt tiếp biến, bổ 

sung, giao thoa và có mặt biến đổi, thu hẹp và 

bị hạn chế dần. Sau ngày miền Nam hoàn toàn 

giải phóng (30/4/1975), nhiều hoạt động văn 

hóa, lễ hội của người Khmer có cơ hội trình 

diễn, có nơi xây dựng được các qui ước về hoạt 

động văn hóa truyền thống và cũng có nơi vẫn 

để cho các hoạt động truyền thống diễn biến tự 

nhiên. Tuy người Khmer ở Nam bộ có quan hệ 

về nhiều mặt với người Khmer ở Campuchia 

song văn hóa của người Khmer ở Nam bộ ngày 

nay có những bản sắc độc đáo riêng mang yếu 

tố bản địa Nam bộ Việt Nam nên không thể 

nhầm lẫn với văn hóa của người Khmer thuộc 

Vương quốc Campuchia ngày nay. 

Văn hóa Khmer ở Nam bộ không chỉ gắn với 

đặc trưng tộc người mà còn là điều kiện bảo 

đảm cho sự ổn định và phát triển kinh tế - xã 

hội của cộng đồng. Trong thời gian gần đây, 

nhất là từ khi cả nước bước vào thời kỳ hòa 

nhập, phát triển thì văn hóa tộc người Khmer 

Nam bộ cũng như các tộc người khác có nhiều 

biến đổi (cả tích cực và tiêu cực). Vì vậy, văn 

hóa truyền thống nói chung, lễ hội truyền thống 

của người Khmer Nam bộ nói riêng cần phải 

được nghiên cứu một cách toàn diện, cụ thể để 

góp phần vào việc tổ chức, xây dựng đời sống 

văn hóa cộng đồng của người Khmer Nam bộ 

trong tình hình hội nhập hiện nay. 

Người Khmer ở Nam bộ có một nền văn hóa 

phát triển mang đậm yếu tố bản địa Đông Nam 

Á. Trong qúa trình phát triển đã không ngừng 

giao lưu văn hóa với các tộc người khác như 

Việt, Chăm, Hoa... để tạo nên bản sắc văn hóa 

Khmer Nam bộ. Hiện nay, văn hóa Khmer 

không ngừng tiếp thu và tiếp biến các giá trị 

văn hóa của nhân loại để bổ sung vào văn hoá 

của mình ngày càng phong phú, khẳng định bản 

sắc văn hoá của tộc người Khmer Nam bộ, góp 

phần tích cực vào sự phát triển vườn hoa đa sắc 

màu của quốc gia dân tộc Việt Nam. 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

Ảnh hưởng của Phật giáo Nam tông đối với đời 

sống văn hóa đồng bào Khmer Đồng bằng 

sông Cửu Long.(k.n). Truy cập từ 

http://btgcp.gov.vn. 

Ban Bí thư Trung ương Đảng, chỉ thị 68 về 

công tác ở vùng đồng bào dân tộc Khmer. 

Truy cập từ http://dangcongsan.vn 

Huỳnh Thanh Quang. (2011). Giá trị văn hóa 

Khmer vùng Đồng bằng sông Cửu Long.   

Hà Nội: Nhà xuất bản Chính trị quốc gia - 

Sự thật. 

Huỳnh Ngọc Trảng., Văn Xuân Chí., Hoàng 

Túc., Đặng Vũ Thị Thảo. & Phan Thị Yến 

Tuyết. (1987). Người Khmer tỉnh Cửu Long, 

Sở Văn hóa - thông tin Cửu Long. 

Huỳnh Lứa., Lê Quang Minh., Lê Văn Năm. & 

Đỗ Hữu Nghiêm. (2017). Lịch sử khai phá 

vùng đất Nam bộ. Hồ Chí Minh: Nhà xuất 

bản Tổng hợp Thành phố Hồ Chí Minh. 

Nguyễn Mạnh Cường. (2002). Vài nét về người 

Khmer Nam Bộ. Hà Nội: Nhà xuất bản Khoa 

học xã hội. 

Thái Văn Chải. (1997). Tiếng Khmer: Ngữ âm - 

từ vựng -  ngữ pháp. Hà Nội: Nhà xuất bản 

Khoa học xã hội.  

Vũ Minh Giang. (2008). Lược sử vùng đất Nam 

bộ. Hà Nội: Nhà xuất bản Thế giớ

http://btgcp.gov.vn/
http://dangcongsan.vn/


AGU International Journal of Sciences – 2025, Vol. 35 (2), 32 – 38 

 39 

 


